
Direttorio

Profilo dottrinale e operativo

proposto alla meditazione e alla pratica ad experimentum

in occasione del Primo Capitolo Generale

tenuto nel mese di maggio del 1977

Seconda versione proposta ad experimentum 

in occasione del Capitolo Generale 

del mese di febbraio 2011

Ristampa della seconda versioneproposta ad experimentum 
in occasione del Capitolo Generale 

del mese di febbraio 2017





3

INDICE

1. Che cos’è Alleanza Cattolica			   pag. 5 
2. Elementi di storia di Alleanza Cattolica		  pag. 15
3. Che cosa fa Alleanza Cattolica e come		  pag. 27
4. Struttura di Alleanza Cattolica			   pag. 33



4



5

1.  
Che cos’è  

Al leanza Cattol ica

1.1. Alleanza Cattolica (AC) è un’associazione civica e cultu-
rale di cattolici, che perseguono la maggior gloria di Dio, la 
propria salvezza e quella del proprio prossimo, nella prospet-
tiva della regalità sociale di Nostro Signore Gesù Cristo, attra-
verso lo studio e la diffusione tematica del Magistero della 
Chiesa, in particolare della sua dottrina sociale, e aspirano 
all’edificazione di una civiltà cristiana, «a misura di uomo e 
secondo il piano di Dio» (venerabile [san] Giovanni Paolo II 
[1978-2005]).

La costruzione di questa civiltà è, a sua volta, parte inte-
grante di quella che il venerabile [san] Papa Giovanni Paolo II 
ha chiamato «nuova evangelizzazione», nella cui prospettiva 
e nel cui orizzonte si pone, dedicandosi in particolare — fra 
le opere raccomandate a ogni cattolico — a quelle dette di 
misericordia spirituale, attraverso un apostolato di tipo cultu-
rale.

La natura di AC è talora descritta anche con la parola 
«agenzia», intendendo questo termine non nel senso tecni-
co-giuridico corrente ma in quello — usato dal Magistero — di 
«agenzia formativa», qui riferito a un’associazione specializ-
zata anzitutto:

a.	 nello studio sistematico del Magistero sociale 

Macbook Pro




6

b.	 nella divulgazione dei suoi testi e documenti
c.	 quindi nell’applicazione dei princìpi desunti da 

	 questo studio ai problemi dell’attualità sociale,  
	 politica e culturale.

1.2. Quanto all’applicazione dei princìpi ai problemi sociali 
e politici — che non si riducono ai problemi partitici ed eletto-
rali, che in quanto tali non fanno direttamente parte dell’atti-
vità di AC — i soci di AC ricordano, con san Giovanni, che «chi 
[…] non ama il proprio fratello che vede, non può amare Dio 
che non vede» (1 Gv 4, 20). Cioè, uno dei modi per confessare 
l’amore a Dio, che non vediamo, sta nel manifestare il nostro 
amore al prossimo, che vediamo.

Ricordano, poi, che la misura dell’amore del prossimo 
è l’amore a noi stessi, e che, come ammonisce sant’Ago-
stino (354-430), un modo per predestinarci alla salvezza sta 
nel contribuire alla salvezza del nostro prossimo («animam 
salvasti, animam tuam predestinasti»).
Ricordano, quindi, che «i rapporti fra la Chiesa e il mondo 
esigono l’intervento degli apostoli laici. La “consecratio 
mundi” è essenzialmente opera dei laici stessi» (venerabile Pio 
XII [1939-1958]). Il Concilio Ecumenico Vaticano II (1962-1965) 
— nel decreto sull’apostolato dei laici Apostolicam actuosi-
tatem — insegna: «L’opera della redenzione di Cristo, mentre 
per natura sua ha come fine la salvezza degli uomini, abbraccia 
pure la instaurazione di tutto l’ordine temporale. Perciò la 
missione della Chiesa non è soltanto di portare il messaggio 
di Cristo e la sua grazia agli uomini, ma anche di permeare 
e di perfezionare tutto l’ordine delle realtà temporali con lo 
spirito evangelico. I laici, dunque, svolgendo questa missione 
della Chiesa, esercitano il loro apostolato nella Chiesa e nel 



7

mondo, nell’ordine spirituale e in quello temporale». E — nello 
stesso documento — prosegue: «Bisogna che i laici assumano 
l’instaurazione dell’ordine temporale come compito proprio 
e in esso, guidati dalla luce del Vangelo e dal pensiero della 
Chiesa e mossi dalla carità cristiana, operino direttamente e 
in modo concreto; occorre che come cittadini cooperino con 
gli altri cittadini secondo la specifica competenza e sotto la 
propria responsabilità, e che cerchino dappertutto e in ogni 
cosa la giustizia del regno di Dio. L’ordine temporale dev’es-
sere instaurato in modo che, nel rispetto integrale delle leggi 
sue proprie, esso sia reso ulteriormente conforme ai princìpi 
della vita cristiana e adattato alle svariate condizioni di luogo, 
di tempo e di popoli».

L’instaurazione dell’ordine temporale è necessaria, fra gli 
altri motivi, perché «dalla forma data alla società, consona 
o no alle leggi divine, dipende e si insinua anche il male o 
il bene delle anime, vale a dire, se gli uomini, chiamati tutti 
a essere vivificati dalla grazia di Cristo, nelle terrene contin-
genze del corso della vita respirino il santo e vivido alito della 
verità e della virtù morale o il bacillo morboso e spesso letale 
dell’errore e della depravazione» (venerabile Pio XII). Perciò, 
«mai [...] paghi di quella generale mediocrità pubblica, in cui il 
comune degli uomini non possa, se non con atti eroici di virtù, 
osservare i divini precetti, inviolabili sempre e in ogni caso» 
(venerabile Pio XII), i soci di AC considerano l’impegno per la 
costruzione della civiltà cristiana un mezzo per dare visibile 
testimonianza dell’amore a Dio e dello zelo per la sua gloria. 
«Quanti sono degni del nome di cattolici, è indispensabile 
che [...] si adoperino a far ripiegare la presente società verso 
l’ideale [...] della società cristiana» (Leone XIII [1878-1903]), 
attraverso l’edificazione di una società che non ostacoli, anzi 
favorisca la salvezza delle anime, cioè del prossimo, soprat-



8

tutto «per i poveri e per i piccoli» (venerabile [san] Giovanni 
Paolo II), e sia quindi caparra per la propria salvezza.

1.3. Perché la costruzione di quella società a misura di uomo 
e conforme al piano di Dio, reiteratamente evocata dal vene-
rabile [san] Papa Giovanni Paolo II, sia ordinariamente possi-
bile, è necessario che esistano «operai della restaurazione 
sociale» (san Pio X [1903-1914]). Essi devono conoscere, 
amare e proclamare la legge di quella costruzione di una 
«civiltà della verità e dell’amore» (venerabile [san] Giovanni 
Paolo II) che, in quanto ritorno da una parte al piano origi-
nario di Dio per l’uomo, dall’altra ai princìpi che hanno fatto 
nascere l’Europa, ne definiscono le radici e ne hanno ispirato 
la civiltà prima del processo di scristianizzazione moderno, è 
anche «legge della restaurazione»: è infatti difficile mettere in 
pratica la verità conosciuta, impossibile se ignota.

La «legge della restaurazione» comanda di riprodurre le 
condizioni della nascita. La civiltà cristiana è il frutto, in strut-
ture sociali e civili, della cultura, cioè della visione del mondo, 
dell’uomo naturale convertito. Costruirla giorno per giorno 
significa educare uomini, che ne educhino altri, secondo i 
princìpi di una cultura naturale e cristiana, e che incitino e si 
sforzino di tradurli in leggi per la comunità, sia di costume sia 
positive.

1.4. La cultura da tradurre in civiltà naturale e cristiana è 
sostanziata da una dottrina che si ricava da tre fonti — ex 
revelatione, ex ratione, ex experientia:

a.	 dall’esperienza umana, che si deposita nel buon senso 	
	 e dall’esperienza storica dei popoli,	 dalla tradizione,	
	 cioè dalla «trasmissione del progresso»;

b. 	 dall’uso consapevole di ragione che, partendo dal 		



9

	 senso comune, ricava dalla natura la volontà di Dio in 	
	 essa implicita;

c. 	 da quanto, nella Rivelazione, riguarda direttamente o 	
	 indirettamente la natura umana e la società.

La dottrina che si ricava ex experientia ed ex ratione è mira-
bilmente raccolta e compendiata nel decalogo, rivelazione di 
necessità morale, cioè resa necessaria pro memoria dai danni 
provocati nell’uomo dal peccato originale.

La dottrina del decalogo, con quanto si ricava ex revela-
tione in senso stretto, è esposta dal Magistero della Chiesa, 
che si avvale anche del modello costituito dalle istituzioni 
delle Cristianità così come sono esistite nella storia, e della 
elaborazione dei teologi e dei filosofi cattolici, siano essi o 
meno specialisti in scienze sociali.

1.5. Perciò, scopo di AC è la formazione e l’azione cultu-
rale e civile secondo i princìpi della dottrina sociale naturale e 
cristiana, cioè lo studio, la proclamazione integrale e la diffu-
sione articolata della verità sulla persona e sulla società secondo 
il diritto naturale e cristiano e il Magistero della Chiesa. In altri 
termini, scopo di AC è educare la civitas hominum alla civitas 
Dei, a essa spingendo ed esortando opportune et impor-
tune. Nell’adempimento di questo compito è inevitabile la 
denuncia delle menzogne dell’antidecalogo e del carattere 
«omicida», cioè anti-naturale, contro-natura, della città seco-
larizzata, della città senza Dio, della civitas diaboli, carattere 
che si manifesta principalmente quando l’attacco è portato 
contro i «princìpi non negoziabili» (Benedetto XVI) della vita, 
della famiglia e della libertà di educazione.

AC intende inserirsi consapevolmente nella lotta fra le due 
città (sant’Agostino), scegliendo di militare sotto lo stendardo 



10

di Cristo Re (sant’Ignazio di Loyola [1491 ca.-1556]) e sfor-
zandosi di essere parte della «razza della Vergine» (san Luigi 
Maria Grignion de Montfort [1673-1716]), di cui è segno parti-
colarmente confortante ed entusiasmante la promessa di 
Fatima.

1.6. «Ora però non è più possibile farsi illusioni, troppo 
evidenti essendo divenuti i segni della scristianizzazione 
nonché dello smarrimento dei valori umani e morali fonda-
mentali. In realtà tali valori, che pur scaturiscono dalla legge 
morale inscritta nel cuore di ogni uomo, ben difficilmente 
si mantengono, nel vissuto quotidiano, nella cultura e nella 
società, quando vien meno o s’indebolisce la radice della 
fede in Dio e in Gesù Cristo» (venerabile [san] Giovanni Paolo 
II). «L’uomo ha potuto scatenare un ciclo di morte e di terrore, 
ma non riesce ad interromperlo» (Benedetto XVI).

Fra le scuole del pensiero cattolico che legittimamente 
hanno concorso, in ubbidienza al Magistero e nel pieno 
rispetto delle sue indicazioni, a interpretare alla luce dei prin-
cìpi insegnati dal Magistero medesimo la storia dell’Occidente 
— in particolare nell’epoca della «scristianizzazione» — AC 
privilegia, fin dalle sue origini, la scuola detta contro-rivolu-
zionaria. Questa scuola ha mosso i suoi primi passi studiando 
e criticando la Rivoluzione Francese, ma nel corso del suo 
sviluppo storico sempre più ha letto tale Rivoluzione come 
parte di un processo che aggredisce la Cristianità a partire 
almeno dal Rinascimento e dall’Umanesimo, passando per la 
rottura dell’unità cristiana dell’Europa con la Riforma, quindi 
per l’Illuminismo, per il comunismo, per il paganesimo razzista 
del nazional-socialismo e in genere per le ideologie anticri-
stiane e totalitarie che si sono affermate nel secolo XX, infine 



11

sfociando nel nichilismo e nella rivoluzione culturale che hanno 
il loro momento emblematico nei fatti del 1968 e nell’attacco 
ai «princìpi non negoziabili».

Papa Benedetto XVI ha descritto questo processo come la 
progressiva rottura della sintesi fra eredità greca e cristiana, 
e fra fede e ragione, nel discorso tenuto a Ratisbona il 12 
settembre 2006 e nell’enciclica Spe salvi del 2007, testi 
entrambi che AC considera particolarmente importanti per il 
suo apostolato, insieme all’esortazione apostolica post-sino-
dale del venerabile [san] Papa Giovanni Paolo II Reconciliatio 
et paenitentia, del 1984, che indica le condizioni e le tappe 
di una possibile ricomposizione di quanto è stato spezzato e 
frammentato, e all’enciclica dello stesso Papa Benedetto XVI 
Caritas in veritate, che mostra le tragiche conseguenze, in 
campo non solo economico, di una tecnocrazia che considera 
l’uomo il solo e onnipotente creatore di sé stesso. Le tappe 
principali di questo itinerario, insegna ancora Papa Benedetto 
XVI nella Spe salvi, sono rappresentate dal fideismo di Martin 
Lutero (1483-1546), dal razionalismo e dallo scientismo che 
culminano in quella forma d’Illuminismo che dà alla Rivolu-
zione Francese i suoi caratteri anticristiani, dalle ideologie dei 
secoli XIX e XX e dal marxismo, e infine dal nichilismo dispe-
rato e disperante della rivoluzione culturale contemporanea, 
che nell’Europa continentale assume il nome «Sessantotto» 
dall’anno in cui si manifesta in tutte le città europee, a partire 
da Parigi con gli avvenimenti del maggio 1968. Considerato 
nel suo insieme, il processo è designato dalla scuola contro-ri-
voluzionaria con il nome di Rivoluzione.

Rispondendo alla propria vocazione di lotta contro tale 
Rivoluzione che ha sovvertito e sovverte l’armonia fra fede e 
ragione, le radici cristiane dell’Europa e dell’Occidente, e l’or-
dine naturale e cristiano, AC mette in particolare risalto quei 



12

valori, come la tradizione, la vita, la famiglia e la proprietà 
privata — quest’ultima così come l’analizza e la definisce il 
Magistero sociale della Chiesa —, che sono in diametrale 
contrasto con le ideologie rivoluzionarie.

Denuncia inoltre, tematicamente, la mistificazione che di 
tali valori operano tutte le «destre rivoluzionarie». Infatti AC 
intende contrapporre la verità sociale naturale e cristiana non 
solo agli errori rivoluzionari — e quindi nega le composizioni 
del contrasto di tipo irenistico di cui, in diversi Paesi, sono 
state portatrici le ideologie cosiddette cattolico-democra-
tiche — ma anche alle falsificazioni di tipo nazional-rivoluzio-
nario cosiddette «di destra», nei cui confronti, al di là delle 
complessità delle singole valutazioni storiche, ripropone la 
puntuale critica del Magistero della Chiesa.

1.7. AC non è un partito politico, la cui ragion d’essere, nel 
vigente regime di democrazia parlamentare, sia la rappresen-
tatività inorganica dell’elettorato, ma vuole essere un orga-
nismo di propaganda di tesi e di testimonianza dottrinale nella 
varietà articolata del corpo sociale. AC, peraltro, è disponi-
bile alla collaborazione, mantenendo la sua identità e la sua 
natura, con i partiti politici, nella misura in cui questi siano 
disposti a loro volta a operare o almeno lasciar operare anzi-
tutto per la difesa dei «princìpi non negoziabili» — a partire 
dalla vita —, i quali segnano — come insegna il Magistero, in 
particolare con Papa Benedetto XVI — il limite invalicabile di 
ogni possibile collaborazione. AC non ha come scopo diretto 
la preparazione di persone che si assumano impegni pubblici 
attraverso l’assunzione di cariche elettive. L’impegno di soci 
di AC in questo campo come candidati ed eletti a cariche 
pubbliche politiche e amministrative, ovvero ad altre cariche 



13

di rilievo istituzionale — concordato con gli organi direttivi 
dell’associazione — è stato ed è certamente lodevole, ma 
da una parte mantiene un carattere di eccezione, dall’altra 
non dev’essere inteso come costitutivo di legami particolari o 
privilegiati di AC con singoli partiti e movimenti politici.

1.8. AC non è un movimento di opinione, che raccolga 
quanti già pensano uniformemente o in modo convergente su 
qualche punto determinato, ma il suo scopo è la formazione o 
la riforma globale dell’opinione, attraverso la formazione o la 
riforma di «operai della restaurazione sociale».

1.9. AC non è un organismo di apostolato gerarchico o 
un’associazione di pietà, ma è un’organizzazione culturale e 
civica che si denomina «cattolica» per indicare la fonte della 
sua cultura e del suo «progetto di società».

1.10. Il motto di AC è «Ad maiorem Dei gloriam et socialem», 
«Per la maggior gloria di Dio anche sociale». L’associazione 
fa pure costante uso — specie nei momenti di preghiera — 
dell’invocazione «Cor Jesu, adveniat regnum tuum! Adveniat 
per Mariam!».

1.11. Lo stemma di AC è costituito da un’aquila nera con 
un cuore rosso sormontato dalla croce. L’«aquila [che] si eleva 
al di sopra della storia umana scrutando le profondità di 
Dio» (Benedetto XVI) è l’animale simbolico dell’apostolo san 
Giovanni e testimonia la volontà di essere figli di Maria, come 
l’Apostolo prediletto che ha riposato sul Cuore di Nostro 
Signore Gesù Cristo.



14

Circa il cuore, dice il venerabile Papa Pio XII che «è [...] 
nostro vivissimo desiderio che quanti si gloriano del nome di 
cristiani e intrepidamente combattono per stabilire il regno di 
Cristo nel mondo, stimino l’omaggio di devozione al Cuore di 
Gesù come vessillo di unità, di salvezza e di pace».

La croce sul cuore vuole essere risposta al «pone me ut 
signaculum super cor tuum» del Cantico dei cantici, 8, 6.



15

2. 
Elementi  di  s toria di 

Al leanza Cattol ica

2.1. AC è nata da un gruppo di giovani piacentini agli inizi 
degli anni 1960 — raccolti intorno a Giovanni Cantoni, al 
quale l’associazione riconosce il ruolo e il carisma del fonda-
tore —, le cui prime espressioni, in ordine di tempo, sono 
state la pubblicazione di una raccolta di articoli di padre Luigi 
Taparelli d’Azeglio S.J. (1793-1862), La libertà tirannia. Saggi 
sul liberalismo risorgimentale (Edizioni di Restaurazione Spiri-
tuale, Piacenza 1960), chiara presa di posizione contro la 
versione italiana della Rivoluzione Francese, e cioè il Risorgi-
mento — inteso come modalità particolare, rivoluzionaria e 
centralista della realizzazione dell’unità politica dell’Italia, da 
cui dunque va distinto —; e quindi l’affissione, in Piacenza, di 
un manifesto di Ordine Civile — il movimento di cattolici anti-
comunisti nato in occasione dell’apertura a sinistra — contro 
l’ingresso dei socialisti nel governo, prova storica del carat-
tere effimero della cosiddetta diga democristiana. Sia pure 
in un modo che solo negli anni successivi sarebbe giunto a 
piena consapevolezza, quei giovani avvertivano che la solu-
zione ai problemi del secolo XX non stava in alcuna ideologia, 
neppure in quelle dette «di destra», ma solo nell’integrale 
adesione alla dottrina della Chiesa Cattolica e agl’insegna-
menti sociali del Magistero.



16

2.2. A quel lontano esordio hanno fatto seguito anni d’incu-
bazione e di preparazione anche organizzativa — con la prima 
sede, sempre in Piacenza, davanti all’oratorio detto di San 
Giorgino in Sopramuro —, ma soprattutto di lotta interiore e 
interna per l’affermazione esplicita e sempre più consapevole 
della linea implicita nella conversione contro-rivoluzionaria. 
In tali anni non sono mancate incertezze dottrinali e opera-
tive, testimoniate dallo studio e dalla diffusione, fra le altre, di 
alcune opere ispirate a un equivoco spiritualismo, nonché da 
un giudizio non sufficientemente critico sul fenomeno fascista. 
Riconoscere queste inadeguatezze non ha un semplice valore 
storico ma, mentre auspicabilmente aiuta a evitare errori nel 
futuro, d’altra parte suggerisce la comprensione verso chi 
si avvicina ad AC e ha bisogno di tempo per ripercorrere lo 
stesso itinerario e superare le stesse o consimili incertezze. La 
cura presso il Centro Editoriale Torinese, poi Edizioni dell’Al-
bero, di diversi testi fra cui La monarchia tradizionale di Fran-
cisco Elías de Tejada y Spínola (1917-1978), e soprattutto la 
decisiva prima edizione italiana di Rivoluzione e Contro-Rivo-
luzione (RCR) di Plinio Corrêa de Oliveira (1908-1995) contri-
buirono alla chiarificazione dottrinale e quindi alla correzione 
delle imprecisioni operative.

2.3. Lentamente sviluppatasi nella direzione della 
Lombardia, e quindi su parti di rilievo del territorio nazionale, 
l’associazione ha assunto l’attuale denominazione all’Univer-
sità Cattolica del Sacro Cuore di Milano, in occasione dei moti 
studenteschi del 1968-1969, seguiti al «Maggio francese».

Dai primi passi nella provincia refrattaria all’apertura a sini-
stra, AC è diventata una realtà significativa e fortemente 
caratterizzata sul piano nazionale e ha al suo attivo una pluri-



17

decennale attività condotta su tutto il territorio italiano nonché 
in alcuni Paesi stranieri.

2.4. La sua linea dottrinale si è venuta sempre meglio chia-
rendo e tappe fondamentali, al riguardo, sono state la seconda 
edizione italiana di RCR, edita dalle Edizioni Cristianità nel 
settembre del 1972, con un saggio introduttivo su L’Italia tra 
Rivoluzione e Contro-Rivoluzione, che costituisce una sorta di 
manifesto storico-operativo dell’associazione; quindi l’inizio 
della pubblicazione di Cristianità, organo ufficiale di AC, nel 
giugno del 1973; e infine il primo corso di esercizi spirituali di 
sant’Ignazio di Loyola, secondo il metodo di padre Francisco 
de Paula Vallet C.P.C.R. (1883-1947), tenuto nell’agosto del 
1974.

2.5. Negli anni successivi al Concilio Ecumenico Vaticano II 
AC ha vissuto il tormento comune a molti cattolici di fronte 
alle conseguenze disastrose di «una falsa e abusiva interpre-
tazione del Concilio, che vorrebbe una rottura con la tradi-
zione, anche dottrinale, giungendo al ripudio della Chiesa 
preconciliare, e alla licenza di concepire una Chiesa “nuova”, 
quasi “reinventata” dall’interno, nella costituzione, nel 
dogma, nel costume, nel diritto» (servo di Dio [beato] Paolo 
VI [1963-1978]). Una situazione che così descriveva nel 1981 
il venerabile [san] Papa Giovanni Paolo II: «Bisogna ammet-
tere realisticamente e con profonda e sofferta sensibilità 
che i cristiani oggi in gran parte si sentono smarriti, confusi, 
perplessi e perfino delusi, si sono sparse a piene mani idee 
contrastanti con la Verità rivelata e da sempre insegnata; si 
sono propalate vere e proprie eresie, in campo dogmatico e 
morale, creando dubbi, confusioni, ribellioni, si è manomessa 



18

anche la Liturgia».
Di fronte a questi problemi AC, nel corso degli anni 1970, 

ha seguito con interesse l’attività di mons. Marcel Lefebvre 
(1905-1991) e le domande che il vescovo francese poneva in 
tema dogmatico, morale e liturgico, intrattenendo relazioni 
a diverso titolo con la Fraternità Sacerdotale San Pio X da 
lui fondata. Nel 1981 AC constatava che nel tempo l’atteg-
giamento di mons. Lefebvre era gradualmente cambiato, e 
che il presule e i suoi collaboratori non si limitavano più a 
porre legittime domande, ma fornivano anche le risposte, 
scivolando a poco a poco verso comportamenti tali da porre 
a rischio l’unità della Chiesa. All’epoca — sette anni prima 
della scomunica inflitta al vescovo francese nel 1988 dopo 
la consacrazione da parte sua di quattro vescovi — AC deci-
deva quindi d’interrompere ogni forma di collaborazione con 
mons. Lefebvre e con la Fraternità Sacerdotale San Pio X.

Da allora AC ha pregato — e, quando possibile, operato — 
prima perché tali comportamenti non giungessero alle loro 
estreme conseguenze, poi perché maturassero le condizioni 
di un ritorno della Fraternità Sacerdotale San Pio X alla piena 
comunione con il Romano Pontefice, nel contempo sottoline-
ando in ogni occasione il diverso accostamento ai problemi 
del cosiddetto postconcilio. AC studia, fa studiare e diffonde 
i documenti del Concilio Ecumenico Vaticano II, leggendoli 
cum Petro e sub Petro alla luce sia del Magistero nel suo 
insieme sia delle risposte che alle domande su questioni diffi-
cili il Magistero ha puntualmente fornito. Così, per esempio, 
la dichiarazione sulla libertà religiosa Dignitatis humanae è 
letta non solo nel contesto di tutto il Magistero sul tema, ma 
anche — s’intende, da quando questi documenti esistono — 
alla luce della dichiarazione Dominus Iesus, del 2000, e delle 
Risposte a quesiti riguardanti alcuni aspetti circa la dottrina 



19

sulla Chiesa, del 2007, della Congregazione per la Dottrina 
della Fede, documenti relativi anzitutto alla corretta interpre-
tazione dell’espressione della Costituzione dogmatica Lumen 
gentium, n. 6, secondo cui l’unica Chiesa fondata da Gesù 
Cristo «sussiste nella [subsistit in] Chiesa Cattolica», ma di 
grande rilievo anche per la questione della libertà religiosa.

Dai documenti del Concilio Ecumenico Vaticano II — da cui 
apprende e diffonde anzitutto la lezione di una presentazione 
non statica o difensiva ma missionaria della fede in un mondo 
postcristiano — AC distingue sia l’interpretazione secondo 
una «ermeneutica della discontinuità e della rottura» (Bene-
detto XVI) rispetto a tutto il Magistero precedente, interpre-
tazione che sulla scia del Magistero stesso critica e rifiuta, sia 
il Concilio come evento storico e mediatico, sulle cui conse-
guenze, presentazioni ed effetti considera legittimo interro-
garsi avvalendosi anche degli strumenti offerti dalle scienze 
umane. Richiama, al riguardo, i rilievi che sono stati mossi 
da membri autorevolissimi della gerarchia della Chiesa, per 
esempio dall’allora cardinale Joseph Ratzinger nella sua inter-
vista al giornalista Vittorio Messori Rapporto sulla fede del 
1985.

Come, ancora, lo stesso cardinale Ratzinger ebbe più volte a 
rilevare, nella Chiesa Cattolica esiste, dopo la riforma postcon-
ciliare che l’ha interessata, una questione relativa alla liturgia. 
Associazione di laici, AC non ha titolo per pronunciare giudizi 
specifici su questioni teologiche che attengono alla liturgia, 
né — a differenza di altre associazioni — fa della liturgia l’og-
getto centrale della sua attività. Segue tuttavia il dibattito sul 
tema — che è evidentemente decisivo per la vita della Chiesa 
— con l’attenzione di cui è capace. In stretta ubbidienza alle 
norme e alle prescrizioni delle autorità della Chiesa — dopo 
il 2007, in particolare, Motu proprio Summorum Pontificum di 



20

Papa Benedetto XVI, di cui ha accolto con gioia e con gratitu-
dine l’insegnamento secondo cui entrambe le forme del Rito 
Romano, quella ordinaria e quella straordinaria, hanno uguale 
valore e santità, AC si sforza di trasmettere ai propri soci e 
ai propri amici l’amore per il grande patrimonio di fede e di 
cultura veicolato dalla lingua latina e dalla liturgia nella forma 
straordinaria, che ha sempre curato e spiegato e che spesso 
propone nei propri incontri.

2.6. La prima attività di AC consiste nello studio e nella 
presentazione del Magistero sociale della Chiesa, attraverso 
riunioni, seminari, conferenze, convegni, corsi di formazione 
e diffusione — che per molti anni si è svolta anche alle porte 
delle chiese — della propria rivista Cristianità. Nello stesso 
tempo AC, nell’esercizio di quell’autonoma responsabilità che 
il Magistero medesimo attribuisce ai laici, e che consiste nel 
tradurre i princìpi enunciati dal Magistero in concrete scelte 
culturali, sociali e politiche, conduce una serie di campagne 
pubbliche su temi di particolare rilievo, soprattutto — ma non 
esclusivamente — quando sono in gioco i «princìpi non nego-
ziabili». 

Nel 1971 AC ha presentato la prima richiesta di referendum 
abrogativo della legge che ha introdotto il divorzio nella legi-
slazione italiana. Quindi AC ha partecipato attivamente alla 
campagna di raccolta delle firme, portandone un contributo 
di circa cinquantamila, e ha avuto una funzione non trascura-
bile nella seguente campagna elettorale, culminata con il voto 
del 12 maggio 1974, anche con la diffusione di un numero di 
Cristianità interamente dedicato al problema del divorzio.

Nell’autunno del 1973 e nella primavera del 1974 AC ha 
pubblicato due volumi sul caso cileno — rispettivamente 



21

Il crepuscolo artificiale del Cile cattolico e Frei, il Kerensky 
cileno —, e nel 1975 ha diffuso una lettera aperta al cardinale 
vicario di Roma Ugo Poletti (1914-1997), plaudendo a sue 
dichiarazioni in occasione di elezioni comunali a Roma dove il 
porporato ricordava che «il comunismo è anche oggi — come 
sempre è stato e sarà — il materialismo marxista», il quale 
«forse, per opportunità, non si metterà subito contro Dio, ma 
vorrà sempre una Città senza Dio», e auspicando un risveglio 
anticomunista dottrinalmente fondato in difesa della fede e 
dell’Italia. Queste iniziative costituivano una critica articolata 
sul piano politico dei progetti di «compromesso storico» fra 
cattolici e comunisti — di cui appunto in Cile negli anni 1960 
e all’inizio degli anni 1970 si era tentata una prima realizza-
zione — e sul piano dottrinale di quella «teologia della libe-
razione» nata nell’Iberoamerica che, come avrebbe insegnato 
molti anni dopo, nel 2009, Papa Benedetto XVI, ricordando 
il venticinquesimo anniversario dell’istruzione Libertatis 
nuntius, da lui stesso firmata nel 1984 come prefetto della 
Congregazione per la Dottrina della Fede, costituiva l’«assun-
zione acritica fatta da alcuni teologi di tesi e metodologie 
provenienti dal marxismo» e andava producendo nella Chiesa 
«conseguenze più o meno visibili fatte di ribellione, divisione, 
dissenso, offesa, anarchia». Dalle sue origini fino alla caduta 
del Muro di Berlino nel 1989, e anche oltre, AC ha diffuso la 
conoscenza degli orrori dei regimi comunisti, «vergogna del 
nostro tempo» secondo la citata istruzione Libertatis nuntius, 
e delle sofferenze da loro inflitte alla Chiesa, attirando anche 
l’attenzione sulle «resistenze dimenticate» al comunismo, 
ignorate dai media occidentali, con convegni animati da illu-
stri esponenti internazionali del dissenso e della resistenza 
anticomunista tenuti in numerose città italiane.

Nella stessa chiave, AC curò una speciale diffusione del 



22

discorso del 1° marzo 1991 «Sono lieto» del venerabile [san] 
Papa Giovanni Paolo II ai vescovi della Regione Emilia-Ro-
magna in visita ad limina Apostolorum, incisiva critica del 
cosiddetto «modello emiliano», ripubblicandolo in un volu-
metto che ebbe due edizioni e promuovendo, in occasione 
del suo secondo anniversario, un convegno nazionale a 
Modena sul tema Il modello emiliano fra secolarizzazione e 
nuova evangelizzazione, convegno per cui lo stesso venera-
bile [san] Papa Giovanni Paolo II manifestò il suo «compia-
cimento» tramite un messaggio del cardinale segretario di 
Stato Angelo Sodano al vescovo di Modena mons. Santo 
Bartolomeo Quadri (1919-2008).

Nel 2009 AC è tornata sui temi del comunismo e del 
post-comunismo con conferenze e convegni, anche di rilievo 
nazionale, in occasione del ventennale della caduta del Muro 
di Berlino.

A partire dal 1975, nel corso della battaglia per la liberalizza-
zione dell’aborto, AC ha sollevato l’elettorato cattolico contro 
il tradimento di molti dei suoi presunti rappresentanti poli-
tici, e ha tentato di risvegliare una coscienza combattiva negli 
stessi esponenti politici. A questo fine ha, fra l’altro, diffuso un 
pieghevole, che ha avuto una grande eco di stampa e un’im-
portante influenza sull’opinione pubblica, e ha organizzato nel 
1980 un convegno internazionale a Roma che ha avuto note-
vole risonanza e ha visto fra gli oratori il servo di Dio professor 
Jérôme Lejeune (1926-1994). Campagne sull’aborto, dove 
AC si è avvalsa — fra i primi in Italia — di diapositive e di 
filmati, sono continuate negli anni successivi, in particolare in 
occasione del referendum del 1981.

Analoghe campagne hanno avuto per oggetto negli anni 
2000 e successivi le tematiche dell’eutanasia, delle unioni di 



23

fatto e dell’identità di genere — tema su cui AC ricorda lo 
speciale contributo del suo socio Bruto Maria Bruti (1954-
2010) —, anche attraverso la collaborazione con altre realtà 
associative.

Nel 1983, in occasione della sua pubblicazione, e nel 
1993, in occasione del suo decennale — in particolare con 
un convegno nazionale tenuto a Milano — AC ha diffuso e 
commentato la Dichiarazione sulla massoneria della Congre-
gazione per la Dottrina della Fede, ricordandone l’insegna-
mento fondamentale secondo cui «rimane [...] immutato il 
giudizio negativo della Chiesa nei riguardi delle associazioni 
massoniche, poiché i loro principi sono stati sempre consi-
derati inconciliabili con la dottrina della Chiesa e perciò 
l’iscrizione a esse rimane proibita», e traendo spunto dal 
documento per uno studio storico, sociologico e dottrinale 
dell’incompatibilità fra massoneria e Chiesa Cattolica.

Nel 1989, in occasione del centenario della Rivoluzione 
Francese, AC ha promosso convegni e seminari per ristabi-
lire la verità storica e ricordare anche il martirio della Vandea 
cattolica. Il tema, caro alla scuola contro-rivoluzionaria, ha 
sempre continuato a essere al centro di conferenze e riunioni, 
ovunque operi AC.

La diffusione di nuovi movimenti religiosi e le proposte di 
legge contro le «sette» — che in alcuni Paesi traevano spunto o 
pretesto dai problemi reali posti da nuovi movimenti religiosi, 
responsabili di gravi crimini, per limitare la libertà religiosa in 
genere e talora per attaccare esplicitamente associazioni catto-
liche — sono state occasione di corsi e di conferenze dove AC 
ha sia ribadito dottrine cattoliche negate da tali movimenti, 
per esempio le verità sui Novissimi che si oppongono all’idea 
della reincarnazione, sia riflettuto sulla natura e sui limiti della 



24

libertà religiosa. La pubblicazione da parte della casa editrice 
di AC, nel 1996, e la diffusione dell’opera di Giovanni Cantoni 
e di Massimo Introvigne, Libertà religiosa, «sette» e «diritto 
di persecuzione». Con appendici (Cristianità, Piacenza 1996) 
sono state occasione di una pubblica riflessione sul Magistero 
della Chiesa in tema di libertà religiosa e Stato moderno, e 
sulla continuità fra gl’insegnamenti precedenti il Concilio 
Ecumenico Vaticano II e la dichiarazione Dignitatis Humanae 
di quest’ultimo, anticipando e cominciando a impostare temi 
che il Magistero di Papa Benedetto XVI avrebbe successiva-
mente approfondito.

Preoccupazioni analoghe hanno portato AC a studiare il 
tema dell’islam e della sua presenza in Occidente, già prima 
degli attentati dell’11 settembre 2001, in particolare con la 
diffusione dell’opera di Giovanni Cantoni Aspetti in ombra 
della legge sociale dell’islam. Per una critica della vulgata 
«islamicamente corretta», con una Prefazione di Samir Khalil 
Samir S.J. (Centro Studi A. Cammarata, San Cataldo [Caltanis-
setta] 2000), che a sua volta anticipa temi in materia di fonda-
mentalismo islamico e d’immigrazione che verranno al centro 
dell’interesse in numerosi Paesi occidentali nel decennio 
successivo e cui AC dedicherà numerosi convegni e confe-
renze.

Nel 2008, in occasione dei quarant’anni dagli avvenimenti 
del 1968, AC ha promosso numerose iniziative di memoria e di 
riflessione, presentando e diffondendo in particolare l’opera 
postuma di Enzo Peserico (1959-2008) Gli anni del desiderio 
e del piombo. Sessantotto, terrorismo e rivoluzione (Sugarco, 
Milano 2008).

Vanno inoltre ricordate le campagne relative alla difesa 
apologetica della fede cattolica contro attacchi di matrice 



25

laicista, per esempio — a partire dal 2003 — contro le tesi 
veicolate dal romanzo dello scrittore americano Dan Brown 
Il Codice da Vinci, che AC per prima in Italia ha pubblica-
mente denunciato, e contro attacchi alla persona del Ponte-
fice Benedetto XVI.

Una particolare attenzione, in tutta la storia dell’associa-
zione, è stata riservata alla diffusione del messaggio della 
Madonna a Fatima, su cui sono stati tenuti convegni di rilievo 
nazionale e centinaia di conferenze.

Queste campagne hanno sempre più spesso utilizzato anche 
la radio, le nuove tecnologie — in particolare attraverso il sito 
Internet di AC — e i social network.

2.7. Particolare importanza e largo sviluppo hanno avuto 
le conferenze pubbliche, talora presentate come incontri 
di «amici di Cristianità», da cui fra l’altro hanno preso avvio 
intense e articolatissime campagne contro l’aborto, contro il 
riconoscimento delle unioni omosessuali e contro l’eutanasia; 
di chiarificazione sulla situazione libanese, sulle «resistenze 
dimenticate» ai regimi comunisti, sulle minacce portate 
all’Occidente dall’ultra-fondamentalismo islamico e su altre 
questioni di politica internazionale; sulla presenza di nuovi 
movimenti religiosi e sulla libertà religiosa; sul Risorgimento 
e sulla «conquista del Sud»; sulle radici cristiane dell’Europa, 
preservando e diffondendo su quest’ultimo tema anche l’ere-
dità e il magistero storiografico del professor Marco Tanghe-
roni (1946-2004), socio fondatore dell’associazione.

2.8. AC ha intrattenuto nel corso di tutta la sua storia una 
relazione di simpatia e di ammirazione per l’opera e per il 
pensiero del leader cattolico brasiliano Plinio Corrêa de 



26

Oliveira, del cui magistero contro-rivoluzionario si avvale 
tematicamente. Questa speciale simpatia si è naturalmente 
tradotta in una serie di rapporti con associazioni che, nel 
mondo, si sono ispirate e s’ispirano al suo pensiero. Di queste 
associazioni, peraltro, AC non è mai stata né una «filiale» né la 
branca italiana, avendo del resto sempre operato con moda-
lità proprie e distinte. Né quello al pensiero di Corrêa de 
Oliveira, pur avendo indubbiamente questo un ruolo del tutto 
primario e privilegiato, è mai stato — o è oggi — l’unico rife-
rimento di AC nell’ambito della scuola contro-rivoluzionaria, 
che è più vasta della sua specifica declinazione iberoameri-
cana o brasiliana.



27

3. 
Che cosa fa  

Al leanza Cattol ica e come

3.1. AC svolge un’opera di formazione e di azione cultu-
rale e civile; tale opera ha come destinatari, anzitutto, i soci 
dell’associazione, e come premessa costante una vita spiri-
tuale con una ordinata fondazione teologica, mantenuta attra-
verso diversi strumenti e momenti. Il suo socio vuole essere, 
con sant’Ignazio, contemplativus in actione, e la vita asso-
ciativa lo prepara a svolgere un apostolato culturale radicato 
nella vita spirituale. Nella sua storia AC ha anche sottolineato 
il riferimento all’ideale della cavalleria la quale, se la s’intende 
come militia Christi — come ha ricordato Papa Benedetto 
XVI nel 2009 in occasione della canonizzazione di san Nuno 
Alvares Pereira (1360-1431), dal Pontefice definito «ottimo 
militare e grande comandante» ma anche noto alla tradizione 
e alla storia portoghese come il perfetto cavaliere —, consiste 
nel «servizio di testimonianza che ogni cristiano è chiamato a 
dare al mondo», consacrando la propria vita «al servizio del 
bene comune e della gloria di Dio», con «un’intensa vita di 
orazione e un’assoluta fiducia nell’aiuto divino», «imitando 
Nostra Signora [...] e a Lei attribuendo le proprie vittorie». 
Certo — come nel caso di san Nuno — «in qualunque situa-
zione, anche di carattere militare e bellico»,  in ogni epoca 
operando ad maiorem Dei gloriam et socialem nelle circo-
stanze, non sempre — ovviamente — di tipo militare e bellico 



28

in senso stretto, in cui la storia e la Provvidenza chiamano 
ciascuno a combattere la buona battaglia.

3.2. Formazione spirituale e catechistica
3.2.1. Corsi di Esercizi Spirituali (CES), tenuti ordinariamente 

nella versione dei cinque giorni, secondo la formula di padre 
Vallet, alla quale si aggiungono:

a.	 una presentazione, nel corso della quale sono 		
	 inquadrati gli Esercizi e la loro pratica nella prospettiva 	
	 dell’apostolato contro-rivoluzionario;

b.	 una meditazione sulla regalità universale, e quindi		
	 anche sociale, di Nostro Signore Gesù Cristo, tenuta 
	 prima di una offerta a lottare «fino alla morte per 		
	 Cristo 	Re e Maria Regina»;

c.	 una conclusione in terra, in cui si orienta lo stato  
	 d’animo di chi esce dalla pratica degli Esercizi al  
	 rinnovo degl’impegni associativi.

3.2.2. Riunione ordinariamente settimanale — ovvero, ove 
speciali circostanze lo richiedano, quindicinale —, caratteriz-
zata da:

a.	 Santo Rosario, abitualmente recitato in lingua latina;
b.	 studio catechistico e/o lettura spirituale, con prece-

denza al Catechismo della Chiesa Cattolica e, fra i testi di 
spiritualità, a Cristianesimo vissuto di dom François de Sales 
Pollien O. Cart. (1853-1936) e a L’anima di ogni apostolato 
di dom Jean-Baptiste Chautard O.C.S.O. (1858-1935) — 
quest’ultima un’opera raccomandata da Papa Benedetto XVI 
all’attenzione di ogni «cristiano fervoroso» —, che si possono 
considerare commenti al Principio e fondamento degli Eser-



29

cizi; alla spiritualità di sant’Ignazio di Loyola è opportuno 
affiancare quella di san Luigi Maria Grignion de Montfort: i 
temi fondamentali di entrambe devono essere portati a cono-
scenza di tutti i partecipanti alle riunioni;

c.	 formazione intellettuale e informazione come da 		
	 punto 3.3.1.

3.2.3. Adorazione eucaristica mensile che, ove partico-
lari circostanze lo richiedano, può essere sostituita da altre 
pratiche di pietà conformi allo spirito associativo.

3.2.4. Ritiri, che si svolgono con consistenza regionale, 
almeno ordinariamente, e con periodicità possibilmente non 
superiore ai tre mesi, nel corso dei quali dev’essere dato spazio 
opportuno, a seconda della durata dell’incontro, al silenzio, 
all’adorazione notturna, alla pratica della Via Crucis, alla recita 
del Santo Rosario, nonché a una meditazione di richiamo 
direttamente spirituale, sostituita eventualmente dall’omelia 
della Messa. Alcuni dei ritiri annuali possono essere sostituiti, 
ove le circostanze lo suggeriscano, da incontri che consen-
tano una più larga partecipazione di famiglie e bambini, nei 
quali tuttavia si avrà cura di mantenere momenti significativi 
di carattere spirituale.

3.3. Formazione intellettuale e informazione
3.3.1. La riunione settimanale dev’essere pure caratterizzata 

da:
a.	 formazione dottrinale, avendo come testi di base il 

Magistero sociale della Chiesa, che dev’essere costantemente 
seguito, e le opere della scuola cattolica contro-rivoluzionaria, 



30

considerando in particolare Rivoluzione e Contro-Rivoluzione 
come testo di riferimento e come indice per l’inquadramento 
di tutti gli elementi acquisiti. La riunione non è un dibattito, 
ma è tesa alla comprensione sempre più profonda dei testi 
sottoposti allo studio. L’itinerario di studio dev’essere rispet-
tato con molta cura e variato, eventualmente, soltanto per 
la lettura dei testi formativi che compaiono su Cristianità, 
oppure per necessità di apostolato emergenti;

b.	 informazione, ovvero lettura dei fatti del giorno, o 
recenti, sulla base e nella prospettiva del Magistero sociale e 
della Contro-Rivoluzione.

3.3.2. Ritiro, nel corso del quale sono tenute conversazioni 
a tre fini:

a. ripetizione della dottrina già nota;
b. ampliamento di qualche punto di dottrina particolar-

mente necessario per ragioni di tempo, di luogo o di persone;
c. informazione, anche storica.

3.4. Azione
3.4.1. L’azione esterna si svolge, anche in un’epoca in cui il 

libro è sempre più sostituito dalle nuove tecnologie, cui AC 
riserva un’attenzione particolare, non però esclusiva né esclu-
dente, attraverso la diffusione di buoni libri, previamente 
selezionati e approvati dall’associazione. AC cerca così di 
continuare anche l’apostolato di diffusione libraria del vene-
rabile Pio Bruno Lanteri (1759-1830), figura cui è particolar-
mente legata. La diffusione del libro non deve mai essere 
semplicemente commerciale, ma accompagnarsi a conver-
sazione con presentazione del testo, e quindi a possibile 
incontro, programmato, per il commento. Questo tipo di 



31

azione rimane una forma importante anche dell’apostolato 
individuale e capillare.

3.4.2. Di cruciale importanza per AC è la diffusione della 
rivista Cristianità, che non è un giornale illustrato — ed è 
dunque cosa diversa dai buoni giornali illustrati cattolici, di 
cui peraltro AC favorisce, quando ne condivide i contenuti, 
la diffusione — ma una rivista «da fare», che contiene princi-
palmente testi e schemi di riunioni destinati a essere studiati 
e presentati nell’attività interna ed esterna dell’associazione, 
recensioni di libri raccomandati, documenti e informazioni 
sull’attività associativa.

3.4.3. Particolare importanza hanno i seminari, che consi-
stono in un corso articolato in più incontri, o in una gior-
nata con più interventi, che presentano in modo organico 
temi legati all’insegnamento del Magistero sociale o temi di 
particolare attualità culturale o sociale nella prospettiva del 
Magistero: per esempio, la difesa della vita. La struttura dei 
seminari mira a risalire dal singolo tema a una prospettiva 
generale cattolica e contro-rivoluzionaria, con lo scopo sia di 
presentare la dottrina della Chiesa Cattolica nella sua inte-
gralità sia di proporre a chi lo desidera l’impegno in AC, le 
cui caratteristiche sono normalmente illustrate in un secondo 
ciclo d’incontri, successivo al primo seminario.

3.4.4. Conferenze, che vanno tenute di norma qualificando il 
conferenziere come socio di AC — senza escludere l’apporto 
di «esperti» esterni, come tali qualificati —, su temi non esotici, 
ma in qualche modo collegati al Magistero sociale, all’aposto-
lato e a quanto già detto nei ritiri o comparso su Cristianità.

3.4.5. Cicli di riunioni con frequenza tendenzialmente 



32

mensile, aperte dalla recita del Santo Rosario e in cui è 
proposto un tema legato al Magistero o all’attualità culturale 
e sociale. Queste riunioni — di cui è esempio la Scuola di 
Educazione Civile, che AC organizza in Ferrara fin dal 1995, e 
in altre regioni talora denominate «serate di San Pietroburgo», 
dal titolo di un’opera di Joseph de Maistre (1753-1821) che 
è alle origini della scuola contro-rivoluzionaria — possono 
essere proposte, con le modalità e le denominazioni giudi-
cate localmente più opportune, dove circostanze oggettive 
non permettano ancora di organizzare la regolare riunione di 
AC, nella prospettiva di presentare l’associazione a persone 
potenzialmente interessate a diventarne socie. Non sostitui-
scono in alcun modo le regolari riunioni di AC: al contrario, le 
preparano in località e in ambienti dove la presenza dell’asso-
ciazione è in una fase iniziale.

3.4.6 Nello svolgimento delle predette attività AC si avvale 
della collaborazione della Cooperativa Cristianità, di cui è 
socia.



33

4. 
Strut tura di 

Al leanza Cattol ica

4.1. Dal punto di vista giuridico, AC è retta dal suo Statuto, 
rispetto al quale le indicazioni che seguono costituiscono 
integrazione e commento, senza in alcun modo sostituirlo.

4.2. Reggente Nazionale (RN), rappresenta l’associazione e 
la impegna pubblicamente, ne esprime la dottrina e l’orienta-
mento, sceglie i temi propagandistici e animatori, è il punto di 
riferimento organizzativo dell’associazione.

4.3. Reggente Nazionale Vicario (RNV) che collabora con 
il RN per l’attività da svolgere su tutto il territorio nazionale, 
lo sostituisce quando necessario e in particolare rappresenta 
l’associazione, su mandato e seguendo le indicazioni del RN, 
per tutte le relazioni esterne.

4.4. Curia Nazionale (CuN), costituisce la segreteria del RN, 
svolgendo funzioni, previste e articolate, di ordinaria ammini-
strazione. A singoli componenti della CuN, che riferiscono al 
RN o su delega di questo al RNV, il RN può delegare la super-
visione di specifici settori di attività.



34

4.5. Reggente Regionale (RR), delegato a rappresentare l’as-
sociazione in una regione, che può anche non coincidere con 
le suddivisioni amministrative consuete, ma essere semplice-
mente l’insieme di più province. Risponde del suo compor-
tamento al RN, con cui si mantiene in costante contatto, sia 
per risolvere problemi organizzativi interni, che trascendono 
la vita associativa ordinaria, sia per la programmazione di atti-
vità che impegnino pubblicamente l’associazione. Con l’au-
torizzazione del RN il RR può delegare parte dei suoi compiti 
a sostituti che, sotto la sua supervisione, coordinino settori 
di attività o di ambiti territoriali specifici all’interno della sua 
Regione.

4.6. Capitolo Nazionale (CN), composto dai RR e dai loro 
sostituti, nonché da membri della CuN e da Consultori, 
è presieduto dal RN o in sua assenza dal RNV, si riunisce 
tendenzialmente ogni mese e ha funzione consultiva. Tenden-
zialmente almeno due volte all’anno il CN si svolge in forma 
allargata, ed è esteso ai soci dell’associazione, e anche a 
ospiti, che i membri del CN hanno facoltà d’invitare dandone 
obbligatoriamente previa comunicazione al RN.

4.7. Capitolo Generale, composto da tutti i soci dell’associa-
zione nonché da tutti coloro che i membri del CN ritengano 
opportuno invitare, dandone obbligatoriamente previa comu-
nicazione al RN, è presieduto dal RN o in sua assenza dal RNV, 
si riunisce almeno una volta all’anno, salvo necessità partico-
lari, e ha funzioni consultive.

4.8. Capitolo Regionale, composto dai capi-croce della 
Regione o comunque da chi il RR ritenga d’invitare; si riunisce 



35

mensilmente sotto la direzione del RR o di persona da lui 
delegata, e ha funzione consultiva.

4.9. Consultori, sono soci di AC che, pur non svolgendo atti-
vità organizzativa particolare, sono convocati regolarmente o 
episodicamente a partecipare a riunioni di organi di cui non 
farebbero parte per ragioni di servizio associativo, su invito 
del RN.

4.10. Capo-croce, dirigente della unità di base della asso-
ciazione e di essa responsabile, guida la riunione di croce, sia 
per la parte spirituale sia per quelle formativa e informativa, e 
coordina anche le attività esterne.

4.11. Il capo-croce può nominarsi un sostituto e incaricare 
in forma permanente membri della croce a svolgere funzione 
di tesoriere, di promotore spirituale, d’incaricato stampa 
e propaganda, e così via, sulla base delle necessità e dello 
sviluppo di attività della croce stessa.

4.12. La croce è l’unità di base dell’associazione, unità che 
deve, possibilmente, rispettare le modalità di aggregazione 
dei singoli all’associazione, la loro estrazione, la loro età, la 
loro condizione sociale, cioè dev’essere tendenzialmente 
molto omogenea.

La croce dev’essere, possibilmente, composta da un numero 
di soci di AC non inferiore a tre e non superiore a dodici. 
Un gruppo di soci lontani dalla sede principale della croce, 
o arrivati posteriormente all’impegno nell’associazione, si 
denomina braccio, e nel secondo caso ha addestramento 
autonomo, tendente a scomparire nell’unità della croce.



36

La croce si erige con la scelta di un protettore, cui tributa una 
devozione particolare, invocandolo intercalato fra le decine 
del Santo Rosario.

4.13. Gruppo è l’insieme di persone che simpatizzano per 
AC, ma che non hanno ancora preso la decisione di associarsi 
a essa.

4.14. Responsabile di gruppo è il socio di AC che guida un 
gruppo nella fase di possibile transizione a una croce.

4.15. Responsabile Regionale è il socio di AC che guida 
una regione in cui sono gruppi o anche croci, ma non ancora 
articolate completamente dal punto di vista dell’inserimento 
nella struttura associativa. Il Responsabile Regionale risponde 
al RN, e viene convocato al CN nella veste di Consultore.

4.16. Corrispondente è il simpatizzante o socio isolato di 
AC.

4.17. Socio — detto nell’uso storico di AC anche «militante», 
un’espressione che sottolinea il carattere di militia della vita 
cristiana — di AC è chi intende perseguire gli scopi indicati 
al punto 1.1 attraverso l’associazione, le sue strutture e la sua 
azione. Quindi il socio s’impegna a:

a.	 presenziare regolarmente alla riunione di croce, salvo 
il caso del n. 4.16, che deve peraltro essere considerato ecce-
zionale e, ove possibile, transitorio;

b.	 fare regolarmente l’ora di adorazione, o l’eventuale 
pratica sostitutiva, secondo il ritmo proprio della sua croce 



37

di appartenenza, e possibilmente in gruppo, salvo dispensa 
derivante da oggettive difficoltà di tempo e di luogo;

c. essere disponibile per le attività promosse dall’associa-
zione, anche come protagonista;

d. presenziare regolarmente ai ritiri periodici su invito, e 
assumere responsabilità per nuovi invitati, per i quali è neces-
saria previa autorizzazione del capo-croce;

e. diffondere le tesi del Magistero sociale della Chiesa e 
dell’associazione così come sono esposte nei testi di base e 
sulla rivista;

f. svolgere apostolato individuale, anche allo scopo d’intro-
durre nell’associazione nuovi soci;

g. svolgere attività cui sia specificamente deputato, in consi-
derazione della sua personale vocazione e quindi capacità, e 
della sua personale condizione umana.

Socio di AC è la persona che condivide integralmente sia 
la dottrina cattolica, dimostrandolo anche con il suo compor-
tamento, sia le tesi dell’associazione così come sono esposte 
sulla rivista Cristianità e nei documenti ufficiali dell’associa-
zione stessa. Come tale, accoglie con buono spirito le corre-
zioni e non pratica la riserva mentale né il pettegolezzo 
associativo, dissuadendo anzi gli altri ove necessario da tali 
pratiche, in fedeltà all’ammonimento della Scrittura: «Fratelli 
miei, se uno di voi si allontana dalla verità e un altro ve lo 
riconduce, costui sappia che chi riconduce un peccatore dalla 
sua via di errore lo salverà dalla morte e coprirà una moltitu-
dine di peccati» (Gc. 5, 19-20).

4.18. Aspirante è il membro di un gruppo o di un braccio in 
attesa di diventare socio.



38

4.19. AC non ha un «movimento giovanile» autonomo e 
separato rispetto alla sua ordinaria organizzazione. Negli anni 
tuttavia si è sviluppata un’ampia attività di liceali e di univer-
sitari, che organizzano incontri propri e gestiscono anche 
campi estivi e altri incontri per ragazzi delle scuole elemen-
tari e medie. Si tratta di attività guidate da soci di AC, che 
ne assumono la responsabilità e operano secondo le indica-
zioni e le direttive del CN e del RN. AC riconosce l’opportu-
nità che queste attività si adattino alle esigenze degli specifici 
gruppi di età, anche in deroga a talune norme del presente 
Direttorio, mentre dev’essere comunque mantenuto lo stile 
proprio di AC.

Così pure — per iniziativa di Enzo Peserico, già citato e 
benemerito socio di AC di cui l’associazione preserva la cara 
memoria — sono periodicamente organizzati incontri per le 
famiglie, i quali seguono ritmi e formati propri. In quanto atti-
vità svolte a nome e per conto di AC, quest’incontri rispettano 
però lo stile associativo, sono autorizzati dal CN, sono concor-
dati con il RN per quanto riguarda il programma, gli oratori 
invitati e le modalità di svolgimento, e sono ordinariamente 
conclusi dall’intervento di un membro del CN.

4.20. Le sedi di AC sono luoghi di studio e di preghiera. 
Devono essere arredate di conseguenza, e chi a vario titolo 
le frequenta deve tenere un comportamento che sia sempre 
consono alla loro natura.

4.21. Salvo casi diversi, il CN segue il seguente ordine del 
giorno, che è ripreso nelle riunioni dei Capitoli Regionali:

a. situazione della Chiesa e attualità del Magistero sociale;
b. situazione politica internazionale e/o nazionale;



39

c. situazione di AC, interna ed esterna;
d. situazione Cristianità, diffusione, abbonamenti, problemi 

redazionali;
e. altre pubblicazioni;
f. incontri e conferenze;
g. informazione culturale;
h. locali;
i. varie ed eventuali. Suggerimenti e richieste di svolgimento 

di argomenti

4.22. Le riunioni particolarmente significative per la vita 
associativa, su indicazione del RN, sono aperte con l’appello 
di quanti dovrebbero essere presenti, che rispondono dicendo 
Adsum e quindi si alzano in piedi per il silenzio e poi per le 
preghiere di esordio. Tutte le riunioni e gl’incontri di AC, comprese 
le riunioni di croce, si aprono con un breve silenzio, in cui tutti i 
presenti si esaminano su quanto hanno fatto o meno dal punto di 
vista della vita e dell’attività associativa. Segue quindi il momento 
di preghiera, parte essenziale di ogni incontro, di norma in latino. 
Tale momento di preghiera comprende ordinariamente il Santo 
Rosario, la memoria dei fedeli defunti con il Requiem, l’invoca-
zione all’Angelo Custode con l’Angele Dei, le preghiere per il RN 
— Oremus pro rectore foederis, seguito da un Pater Ave et Gloria 
—, per gli amici assenti e per i benefattori, un Pater, Ave et Gloria 
«pro integritate congregationis nostrae», e la preghiera per il 
Sommo Pontefice con la formula «— Oremus pro Pontifice nostro 
NN. — Dominus conservet eum, et vivificet eum, et beatum faciat 
eum in terra, et non tradat eum in animam inimicorum eius». Il 
momento di preghiera si conclude con l’invocazione: «— Cor 
Jesu, adveniat Regnum tuum — Adveniat per Mariam».








